# ユイスマンスと北方プリミティフ派絵画 ——19世紀美術研究の射程から

Huysmans et les primitifs septentrionaux

泉 美知子 Michiko IZUMI

#### はじめに 世紀転換期のグリューネヴァルト神話

J.-K. ユイスマンスは、19世紀末から20世紀初頭にかけてグリューネヴァルトの再発見に寄与した作家として知られている。その画家による《キリストの磔刑》が物語の冒頭に登場する小説『彼方』(1891年)は、世紀末に生きる主人公デュルタルがカトリック信仰へ改宗するまでの道程を描く4部作の1巻目にあたる<sup>1</sup>。この凄惨な磔刑図は、ユイスマンスが言うところの「心霊的自然主義(naturalisme spiritualiste)」の啓示となった作品である。血まみれで腐敗の進む醜悪な肉体の写実的な表現と、その極みから浮かび上がってくる聖性は、それを目の当たりにした作家に新たな文学創造の歩むべき道を決意させたのである。

ユイスマンスは後に再びグリューネヴァルトに捧げた文章を発表する。『三人のプリミティフ派画家』(1905年)の第1章に収められた「コルマールの美術館におけるグリューネヴァルト」であり、《イーゼンハイム祭壇画》〔図1〕を構成する9枚の絵画とプレデッラの内容について彼の眼を通して語られる。作家はグリューネヴァルトが描いた登場人物の一人一人を分析し、観る者を圧倒するような強烈なイメージを生み出した画家の特殊性を明らかにしようとする。ここでは小説とは異なり、19世紀の史料調査に基づく研究成果を踏まえたうえで、画家の生没年やその生

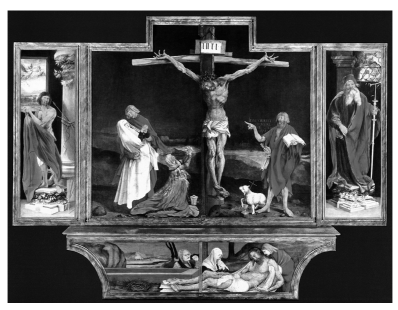


図 1 グリューネヴァルト《イーゼンハイム祭壇画》1512-16 年頃、油彩、板、 コルマール、ウンターリンデン美術館

涯をめぐる議論を紹介し、忘却の画家の人物像に迫るという論考 の形がとられている。

美術史家クリスチャン・エックは、グリューネヴァルトという 画家を忘却の淵から救い出すのに中心的役割を果たしたユイスマンスの貢献を、想像によって生み出された「神話」にあるとして、次のように説明する。「一方には、強力な感情の表出、すなわち悲劇と苦しみへの嗜好を持った絵画があり、他方、政治的にも社会的にも宗教的にも激動の時代を生きた、ほとんど知られていない画家がいる。そこでユイスマンスは、推測される諸々の伝記的要素の中から、激しい感情を持った画家という彼の見解に最も合致するものを選び、実は仮定でしかない、それら特定の要素において、作品を解釈したのである「3。エックはユイスマンスが想像 した「伝記的要素」を4つ挙げている。画家が孤独で憂鬱な生活を送り、家庭内にも数々の悲哀の種を抱えていたこと、画家が農民戦争に参加していたこと、十分な名声を得られない苦しみや栄誉に恵まれない無念さを抱えていたこと、「聖アントニウスの火(麦角中毒)」に苦しむ病人とキリストの肉体描写の結びつきである。こうして「創るために苦しみ、孤立し、無名であるという、現実とは反する一種ロマン主義的な芸術家」。像が立ち上がる。今日、この神話は20世紀の美術史家によって解体され、実証研究に基づいた画家の生涯がいくつかの議論を残しながらも明らかにされている。

エックが言うように、ユイスマンスは美術史家ではなく小説家 であって、歴史家の仕事をしようとはしていない。ただし、その 著作を「想像の世界の高揚」において読まなければならないとい う指摘についてはいささか同意しかねる。そうした限定は、彼の 仕事から見えてくるかもしれない当時の美術史研究のあり様を見 落とすことにならないだろうか。確かにユイスマンスはその独自 の感性によってグリューネヴァルトの絵画ヴィジョンを描き出 し、その芸術家像は文学的才能によって世紀転換期の読者を魅了 したが、彼の美術批評は「プリミティフ派」という美術史学の学 間領域が成立しつつあった歴史的状況を垣間見せてくれるもので ある。『三人のプリミティフ派画家』はグリューネヴァルト論に しばしば注目が集まるが、それだけではない。次章「フランクフ ルト・アム・マイン」では、15世紀フィレンツェ派の女性肖像 画と、フレマールの巨匠の聖母子が取り上げられている。ユイス マンスはこれら3枚の絵画でもって自らの著作にタイトルを付け たのである。しかもその著作が1905年に出版されたことに、何 らかの歴史的な意味が読み取れないだろうか。19世紀に再発見 されたプリミティフ派に、作家がいかなる知識や情報を手掛かり に、どのように向き合ったのだろうか。本論では、ユイスマンス

の美術批評を文学的創作として考察するのではなく 19 世紀の美術研究に関連付け、プリミティフ派絵画をめぐるこの論考が美術 史学史のなかにどのように位置付けられるのか、その可能性を探 りたい。

#### 第1章 19世紀における「プリミティフ派」の再発見

#### 1. 再発見の動き

まず「プリミティフ派 (primitifs 仏)」という語の意味と、そ の生成を19世紀の文脈で確認しておきたい。ヨーロッパの大美 術館で絵画コレクションを古い年代から鑑賞しようとすると、私 たちはたいていプリミティフ派の展示室から始めることになる。 本論で使用する美術用語としての primitif は名詞であり、『プ ティ・ロベール辞典』が解説するところの「(とりわけ絵画に使 用され)ヨーロッパにおけるルネサンス以前の画家とその作品」 である。primitif は元来「原初の、最初の」を表す形容詞であるが、 19世紀に入ると「未開の、原始的な」、さらには「粗野な、無教 養な」という意味に広がる。art primitif は「原始芸術」と訳さ れるが、ヨーロッパ近代社会では非西洋圏の作品を指し、帝国主 義や植民地政策を背景にした軽蔑の意味を含んでいたり。語の歴 史辞典によると、美術用語としての primitif が使用されたのは 1850年頃である6。当初は、盛期ルネサンス以前の画架版大(大 きくないサイズ)の板絵を制作する画家に対して用いられたよう で、蔑視のニュアンスが込められていたが、やがてルネサンス以 前の画家の再評価が19世紀を通じて急速に進み、肯定的な価値 を持つ「プリミティフ派」となる。

ヨーロッパ絵画の伝統は、イタリア盛期ルネサンスの美術理論 および作品を中心に形成されてきた。「良い趣味」とはイタリア 美術における審美観に基づいていたが、19世紀はこの「趣味」 の価値が揺らぐ時代である。美術の「歴史」に対する関心が高まっ

てくると、作品の価値は相対的なものになり、「歴史」のなかで どのように位置付けられるかが問題となる。古典的な美の規範が 絶対的なものではなくなりつつあった時代に、人びとの関心はル ネサンス以前の忘れられた美術の再発見に向かった。とりわけア ルプス以北の国々では、「ゴシック・リヴァイヴァル」と称され る中世美術の再評価の動きが起こった。審美的価値が相対化され るとはいえ、当時の美術界において、イタリアのヘゲモニーがそ う簡単に崩れたわけではない。プリミティフ派絵画の研究は、ま ずはイタリア美術から18世紀に始まり、コレクターの間で収集 熱が高まってゆく<sup>7</sup>。博識家は 1800 年頃にはチマブーエやジョッ トに歴史的な重要性を認めていた。ヨーロッパ美術のなかでイタ リアに劣らない絵画の豊かな伝統が育まれてきた北方の地、フラ ンドルでもプリミティフ派が少し遅れて再発見されるようにな る。19世紀初頭のルーヴル美術館には、革命軍が押収したファン・ エイク兄弟による《ヘントの祭壇画》の一部が展示されており、 それをみたドイツ・ロマン主義の旗頭フリードリヒ・シュレーゲ ルの感激が伝えられている。また、そのシュレーゲルの友人であっ たズルピーツ&メルヒオール・ボアスレ兄弟が、ケルンを拠点に 始めた精力的な収集活動によって、古い北方絵画のブームを作っ てゆく。彼らはただ集めるだけではなく、フランドルおよびドイ ツ・プリミティフ派研究の基礎を固めたことでも貢献した。

## 2. グリューネヴァルト再評価の歩み

この画家について語る時、その名が17世紀に誤って伝えられたものであるということから始めなければならない。ヨハヒム・フォン・ザントラルトが『高貴なる建築、彫刻、絵画のドイツ・アカデミー』(1675-1679年)のなかで記したこの名が間違っていたことが20世紀初頭になって証明された<sup>8</sup>。しかしこのドイツ版芸術家列伝は19世紀末まで画家と作品について知りうる貴重な

情報源であった。ザントラルトはグリューネヴァルトが「いかなるドイツの天才にも、あらゆる点でいささかも劣っていない」<sup>9</sup>にもかかわらず、画家の存在とともに作品も深い忘却に沈み込んでいることを残念に思い、その記憶を後世に伝えようとしていた。このことが物語っているのは、グリューネヴァルトの記憶が確実な裏付けによって継承されてこなかったことである。画家はザントラルトの意に反して忘れ去られてしまったが、《イーゼンハイム祭壇画》のほうは、フランス革命によって1793年に修道院が廃止されたことを機にコルマールに場所を移されても、その存在感を示していた<sup>10</sup>。

コルマールの司書であったフランツ=クリスチアン・レルゼは、ゲーテの青年時代の友人として知られる人物だが、祭壇画の力強い表現を称賛し、それを初めて観たときの悦びを1781年に記している。その説明によれば、祭壇画は長いあいだデューラーの作品と考えられてきた。レルゼはコルマールが輩出した画家マルティン・ショーンガウアーと比較してデューラーのほうが優れていると評し、祭壇画が「あらゆる点でデューラーにふさわしいものであり、彼の様式がいかんなく発揮されている」<sup>11</sup>と指摘する。必ずしも盛期ルネサンスの特徴や、古典主義の規範に倣っているとはいえない、むしろそこからの逸脱に独自性を持つ祭壇画について、このように語るレルゼの眼にデューラーの作という先入観が働いているかのような言葉である。これが18世紀末の認識レベルであった。

ドイツでは 1840 年頃から、学問的な関心が画家と祭壇画に注がれるようになる。ロマン主義のもとでの新しい審美的価値観の到来に加え、ボアスレが基礎を作った研究の成果が再発見の道筋を準備したのである。その大きなきっかけとなったのは、スイスの歴史家ヤコブ・ブルクハルトが、1844 年に祭壇画をグリューネヴァルトの作であるという説を初めて唱えたことであった<sup>12</sup>。

構想や制作の点でデューラーやホルバインと肩を並べるが、霊的な力強さの点では二人に及ばないというのが、ブルクハルトによる評価である<sup>13</sup>。この仮説を慎重に受け入れつつ、1840年代から史料調査に基づいてグリューネヴァルト作品の目録作成を進めたのが、グスタフ・ヴァーゲンとヨハン・ダヴィド・パッサヴァントであった<sup>14</sup>。ユイスマンスは1905年のテクストでザントラルトのみならず、この二人の研究者の名前に言及している。

フランスでは1840年から1890年にかけて画家と祭壇画への関心が高まった。コルマールの地元の博識家たちが中心となり、図書館司書ルイ・ユゴや市長秘書官シャルル・グーツヴィラーがコルマール美術館の目録作成に取り掛かったのがその始まりである。後者が1875年に出版したコルマール美術館に関する著作のなかで、祭壇画は「美術館のなかで最も注目すべき作品のひとつ(…)マルティン・ショーンがウアーのような名の輝く栄誉を持ち合わせていないとしても、おそらく注目すべき作品であろう」5と紹介し、各パネルの解説を試みている。磔刑図に関しては「奇抜な様式によって描かれており、そのジャンルでは独創的な一枚であるが、(…) それが構想された時代にとっては称賛すべき作品である」16との歴史的価値の指摘にとどまり、芸術的価値の評価を避けているが、「この美術館の最も興味深い至宝」であると断言している。

祭壇画はやがてこうした地方レベルの学問的な関心から、パリを中心とした美術批評のなかで論じられる対象となってゆく。シャルル・ブランによって1849年から出版が始まった『全流派画人伝』シリーズ(1861-1876年)は、19世紀フランス美術批評の記念碑的な成果である。その『ドイツ派』(1875年)のなかに、ドイツ生まれのアウグステ・デミンが執筆を担当した「マティユー・グリューネヴァルト」の章が入っている。これはグリューネヴァルトを取り上げた最初のフランス美術批評であり、この画

家の存在を知らしめたテクストとなった。デミンはザントラルトやパッサヴァントの著作を参考にしながら、画家の生涯を説明し、「デューラーやホルバインの次に、その時代の最も偉大なドイツの巨匠」「として紹介している。さらに美術専門雑誌のなかで祭壇画が取り上げられる。『ガゼット・デ・ボザール』では1876年にグーツヴィラー著『コルマール美術館』(1875年)の書評が掲載され、『ラール』ではグーツヴィラー自身が1886年に祭壇画に関する論文を発表した「8。デミンとグーツヴィラーの仕事は、フランスで初めて執筆されたグリューネヴァルト論だけでなく、ドイツでの研究をフランスに紹介する役割を果たした。その成果を踏まえてグリューネヴァルトにアプローチするのが、ユイスマンスを含む次の象徴主義世代の美術批評家であった。

## 第 2 章 19 世紀末フランスにおけるドイツ・プリミティフ派と グリューネヴァルト

## 1. 象徴主義世代の三人の美術批評家

ドイツの学者たちによるグリューネヴァルトの目録作成が進むあいだも、《イーゼンハイム祭壇画》の制作者をめぐっては明確な断定が避けられていた。やがてグリューネヴァルトの作とする見解が1875年以降に定着すると、画家の代表作として第一に考察すべき作品と見なされるようになってゆく。そしてもう一つの代表作が《タウバービショフスハイム祭壇画》〔図2〕であり、これが19世紀末フランスのグリューネヴァルト論の出発点となる。ユイスマンスが『彼方』の冒頭で描き出したのは後者の磔刑図であるが、彼よりも5年早くこの絵画について批評を執筆したのが、ベルギー象徴派詩人のエミール・ヴェルハーレンであった。1886年にドイツを旅行した体験から、「旅でのドイツ・ゴシック芸術」と題する短い記事を『近代芸術』に発表した。ヴェルファーレンは当時カッセルの美術館にあったこの磔刑図を取りあげ、



図 2 グリューネヴァルト《キリストの磔刑(タウバービショフスハイム祭 壇画)》1523-25 年頃、油彩、板、カールスルーエ州立美術館

デューラーと同時代の画家であることを指摘ながら、「グリューネヴァルトは一流に値する画家であると言いたい。デューラーほどの能力も知識もないとはいえ、彼はデューラー以上の生まれ持った才能を持っているのだ」<sup>19</sup>として、ドイツの巨匠と互角といっても差支えない画家であることを主張している。

このベルギー人が《イーゼンハイム祭壇画》に言及したのは、1894年の画家に関する研究論文のなかであるが、その冒頭でユイスマンスについて触れている。「グリューネヴァルトを美の問題に熱心な大衆に知らしめ、若い世代の好奇心と称賛を遠い昔の忘れ去られた芸術家に向けさせたのは、私ではなく、J.-K. ユイスマンスなのである」<sup>20</sup>として、『彼方』のなかで「画家の卓越した力強い表現と強烈な個性」を優れた文筆力で伝えたユイスマンスの貢献に敬意を表している。そしてヴェルハーレンが言うよう

に、彼の1886年の旅行記事がユイスマンスの『彼方』の描写に影響を与えたことは、両作家の間に交流があったことだけでなく、テクストにおける単語の比較分析よって明らかにされている<sup>21</sup>。また、ユイスマンスは1905年のグリューネヴァルト論のなかでヴェルファーレンの1894年の論文を参照しており、「魂の震えを感じるような恐怖と惨劇を好む」芸術家像や、「彼が生きた時代と同様に、彼の芸術もまた凶暴であった」<sup>22</sup>という作品観を共有していることが分かる。

19世紀末のフランスにおいてグリューネヴァルトの再評価に 重要な役割を果たした美術批評家が、ヴェルファーレンとユイス マンスに加えてもう一人いた。ポーランド出身の批評家で、フラ ンスで活動したテオドール・ド・ヴィゼヴァである。彼は象徴主 義を推進する主要メンバーの一人であり、『ワーグナー評論』の 創刊に協力した人物である。ヴィゼヴァは 1887 年および 1889 年 にドイツ・プリミティフ派に関する文章を雑誌に発表しており、 前者は旅行記であり、後者はストラスブール大学教授ヒューベル ト・ヤニチェクが上梓したばかりの『ドイツ絵画史』を紹介する 書評である。彼がグリューネヴァルトについて語るのは、1890 年に『ガゼット・デ・ボザール』に執筆した記事のなかであ るる。ここでもドイツ人教授による先の著作を踏まえており、ド イツ絵画の二大巨匠としてデューラーとホルバインを挙げつつ、 「すべての画家のなかで最も偉大というわけではないが、少なく とも最もエキセントリックで最も魅力的な 16 世紀の三人の画家 とは、マティアス・グリューネヴァルト、アルトドルファー、ルー カス・クラナッハである |24として三人組で紹介している。

1890年の記事のなかで、「グリューネヴァルトをコルマールで見たことのない人はそれを推測することさえできない」<sup>25</sup>、さらに《イーゼンハイム祭壇画》で達成されたものをフランクフルト、カッセル、ミュンヘンにある他の作品では見ることができないと

述べ、ヴィゼヴァはコルマールでの視覚体験の重要性を説く。なぜなら「グリューネヴァルトはすべての時代のなかで最も偉大な色彩画家の一人であり、しかも空想の巨匠のなかで最も並外れており、衝撃的である」からだ。その独創性が色彩にあり、「奇妙で悪魔的な色調によって、繊細なニュアンスを限りなく帯びている」ことが語られる。フランソワ=ルネ・マルタンは、象徴主義世代の三人のなかで祭壇画を見るためにコルマールを訪れた最初の美術批評家がこのヴィゼヴァであると指摘している<sup>26</sup>。さらに、世紀末フランスにおけるグリューネヴァルトの再評価はヤニチェクのドイツ美術史に由来するものであり、その議論を紹介したヴィゼヴァの貢献を強調する。ところが、ヴィゼヴァの記事について、ユイスマンスはひと言も触れていないのである<sup>27</sup>。

#### 2. ドイツ・プリミティフ派の再評価

グリューネヴァルトを忘却の彼方からよみがえらせるために、この画家への評価を示す指標としてドイツ絵画の巨匠の名前が引き合いに出されていることは、すでにいくつかの引用から明らかである。ブルクハルトやデミンはデューラーやホルバイン(子)を引き合いに出すも、グリューネヴァルトを彼らよりも格下に置いたが、ヴェルハーレンはデューラーと同じレベル、あるいは天才という点ではそれ以上に位置付けようとした。1899年には史料調査から、画家と同時代の1531年の証言が発見されている。ルターの宗教改革運動の協力者であったメランヒトンが、グリューネヴァルトとデューラー、クラナッハを様式において比較し、豊かな才能を持ったデューラーとそれより劣るクラナッハのあいだにグリューネヴァルトを置いた28。デューラーとクラナッハはグリューネヴァルトと同じ1470年代生まれであり、ドイツ・ルネサンスを代表する16世紀の画家として知られている。一方グリューネヴァルトの場合、ルネサンスの画家と呼ぶことには抵

抗があるだろう。なぜならその造形的な特徴は古典的形式から遠く、合理性どころか後期ゴシック期の宗教的神秘を感じさせるものだからである。ヴェルファーレンもヴィゼヴァもドイツ絵画の巨匠の一人として紹介するにとどまり、ルネサンスの画家ともプリミティフ派の画家とも美術史上の明確な位置付けを与えていない。しかしユイスマンスは『彼方』のなかでグリューネヴァルトをプリミティフ派として登場させ、1905年の著作のなかでその一人として取り上げる。ここで改めて検討したいのが、作家がなぜこの16世紀の画家をドイツ・プリミティフ派として再評価しようとしたかということである。

19世紀初頭以降ボアスレによって再発見が進んだルネサンス 以前のドイツ絵画のなかでも、ブルゴーニュ宮廷の影響を受けた 「ケルン派」が高く評価されていた。ケルンを中心に 1400 年前 後に活動したこの流派は、シュテファン・ロッホナーの活躍によっ て15世紀前半に頂点に達する。『全流派画人伝』の「ドイツ派」 を担当したデミンは、ケルン派を代表する聖女ヴェロニカの画家 とロッホナーから記述を始めている。象徴主義世代の批評家では、 ヴィゼヴァがヤニチェクの書評「ドイツ・プリミティフ派画家た ち」のなかで、「14世紀のドイツでまさに最初のそして国民的な ただ一つの流派 2 としてケルン派を称えている。「ドイツの神秘 主義運動が最も際立った表現を見出したのはケルンにおいてであ り、外の現実ではなく「宗教的理想主義」という内面に向かう 当時の神秘主義運動とケルン派の結びつきが指摘されている。な かでもロッホナーは「ドイツで最も偉大な画家」であり、ヴィゼ ヴァはケルン大聖堂の《三王祭壇画》〔図3〕を「古い技法によ る傑作、ケルン派のかつての傾向を示す傑作」であると紹介し、 聖母の魅力を伝えている。

さらにヴィゼヴァはドイツ美術史上で重要な画家として、15 世紀後半にコルマールを拠点に活躍した画家および版画家マル



図3 シュテファン・ロッホナー《三王祭壇画》1442年頃、テンペラ、板、 ケルン大聖堂

ティン・ショーンガウアーを取り上げている。「ロッホナーとは 違って、フランドルの摸倣から出発した | 画家は、「ケルン派の 巨匠のように真の造形美に到達しなかったが、魅力的で美しい女 性の典型を生み出した |30 という控えめな説明にとどまっている が、ヴィゼヴァはショーンガウアーを評価していたようだ。彼が 初めてグリューネヴァルトに言及した1890年の論文では、コル マールを代表する二人の画家を比較してこう述べている。「イー ゼンハイムの祭壇画とその隣にあるショーンガウアーの《キリス トの受難》の比較は、この優れた批評家[ヤニチェク]に、グリュー ネヴァルトの芸術に見られる不自然で、不健康で、劣っているも のが何かを見分けさせることにならないだろうか。(…)我々は コルマールの美術館で、ショーンガウアーの《キリストの受難》 の素朴な場面とグリューネヴァルトの激情的な幻覚を比較するこ とが、他の何よりも、空想に対する真実の優位を示す印象的な見 本となっているのである |<sup>31</sup>。 つまり、ヴィゼヴァはたとえグ リューネヴァルトを色彩家として評価したとしても、ショーンガ ウアーとの比較では格下に置くのである。

## 3. ユイスマンスによるグリューネヴァルト論

ユイスマンスは同時代のヴィゼヴァが有名な雑誌に発表した論 文には触れていないが、上で示したようなドイツ・プリミティフ 派の再評価の動向をどのように見ていたのだろうか。作家は 1888年7月31日、オランダの友人である小説家アレイ・プリン スの誘いを受けて、「プリミティフ派の絵画をいくつかを味わう ために」初めてのドイツ旅行に出かける32。ケルン、リューベック、 ハンブルク、さらにベルリン、ワイマール、エアフト、ゴータ、 カッセルを訪れ、この旅行で記されたノートは、『彼方』におけ るグリューネヴァルトのキリスト磔刑図の他に、『大聖堂』(1898) 年)におけるロッホナーとロヒール・ファン・デル・ウェイデン の祭壇画、『すべてについて』(1902年)における3編のドイツ 旅行記として結実する。このドイツ旅行をきっかけにユイスマン スのプリミティフ派絵画への情熱が高まり、翌年の9月、友人の ジュール・デストレに「プリミティフ派とは、この世に存在する 最高位の芸術そのものです。超自然的写実主義こそが、唯一の形 式であり、存在しうる唯一真正なものです |33と語っている。『彼 方』での断章は、この旅行中にカッセルで観た時の強烈な衝撃を 生々しい独自の言葉でつづったものであり、ユイスマンスは相反 するものの極みに達する画家の魂を感じ取ったかのようにこう表 現している。「グリューネヴァルトは最もすさまじいレアリスト だった。(…) グリューネヴァルトは最もすさまじい理想主義者 だった。かつてこれほど見事に魂の高みに達し、これほど果敢に 魂の絶頂から抑えのきかない天の軌道へ飛び上がった画家などい なかった。この絵には、見えざるものと触知できるものを表現し、 肉体の嘆かわしい汚れをまざまざとみせつけ、魂の無限の苦悩を 純化させようとした究極の最高傑作が示されている [34]。

ドイツ旅行から 10 年後に刊行された『大聖堂』でも、ユイス マンスはこの画家のことに触れ、「荒々しく狂暴なキリスト」 像<sup>55</sup>について語っているが、ここで話題の中心となっているのは ケルン派であり、ケルン大聖堂を訪れた時の旅行ノートをもとに、 小説ではデュルタルの体験として語られている。「あらゆる著述 家たちが、一人の例外もなく、このケルンのプリミティフ派画家 による純粋で宗教的な芸術について我先にと語りし、彼らが「人 間を超越した像、ほっそりした、汚れのない、魂で満たされた聖 母像|36を称えていることが前置きとして述べられる。主人公は このドイツ宗教絵画を代表するとされる名画に期待で胸を膨らま せるのだが、まずはケルンの大聖堂に、そして聖堂の中ではロッ ホナーの有名な祭壇画に幻滅する。「この絵こそ、すべすべした、 ワックスで磨かれたような、どぎつい色彩を帯びつつも冷ややか な芸術として求められているものである。丹念で、色鮮やかで、 器用な作品ではあるが、決して宗教的な作品ではない。退廃的で、 入念な仕上げの、複雑さ、愛嬌のよさといったものが感じ取れる のであり、プリミティフ派ではない <sup>37</sup>というのが、ユイスマン スによるロッホナーの評価である。砂糖菓子のように甘ったるい ケルン派は、「活力もなければ、猛烈さもなく、純真さや素朴さ もなく、ほとばしる信仰もなく」、「神秘主義芸術とは何の関わり もない流派 |38である。神秘性の欠如した絵画に、ユイスマンス は「プリミティフ派」の称号を与えることができない。

ユイスマンスがコルマール訪問を果たすのは、ミュニエ神父と 旅立った1903年のアルザス、ドイツ南西部、ベルギーを回る旅 行の時である。その翌年に執筆し、1905年刊行の『三人のプリ ミティフ派画家』に収められることになるのが「コルマール美術 館におけるグリューネヴァルト」<sup>39</sup>である。ユイスマンスはコル マール美術館でドイツ・プリミティフ派絵画と比べながら、グ リューネヴァルト作品の傑出した存在感をこう述べている。 「ショーンガウアーの傑作《薔薇の聖母》〔図4〕はこの美術館にはなく、サン=マルタン教会堂の聖具室にある。もっとも、たとえその傑作がこの身廊内に置かれているとしても、他の絵と同様の運命を免れられないだろう。グリューネヴァルトのそばでは、すべてのものが崩れ去ってしまう」40。前述のヴィゼヴァによる二人の画家の比較と異なり、ユイスマンスはグリューネヴァルトの「色彩、叫び、荒々しさ、狂乱」を強調し、「この叫喚、この過激さと比べると、残りのものはすべて声を失い、色褪せてしまう」と述べている。グリューネヴァルトは、先立つ画家にも、同時代の画家にも似ておらず、「絵画史上、例外的な存在として、天才の蛮人として」41 比類のない存在である。

ユイスマンスは『彼方』のなかでプリミティフ派を「イタリア、ドイツ、とりわけフランドル地方にある、聖なる魂の清らかな広がりを表現した」画派であり、「天上の喜び、激しい苦悩、平穏な精神、猛烈な魂」42を描き出したと説明している。彼にとってプリミティフ派のこのような特性を表現しているのはグリューネヴァルトであって、ケルン派やロッホナーではない。また作品の存在感を示し得ているのは、デューラー以前の偉大な画家と称されるショーンガウアーではない。『三人のプリミティフ派画家』は、19世紀美術研究の評価に対するユイスマンスの反応として執筆されたプリミティフ派絵画論なのである。

## 第3章 ユイスマンスによるプリミティフ派絵画の地誌学

1. 北方プリミティフとナショナリズム

ユイスマンスは、グリューネヴァルトという「自然主義者かつ神秘家であり、野蛮人かつ文明人であり、率直かつ狡猾であった」43画家のなかに、ドイツ・プリミティフ派絵画の達成を見出した。作家がつぶさに見たその造形的特徴が近代絵画の文脈で再評価されるには、20世紀初頭のドイツ表現主義運動の潮流を待



図 4 マルティン・ショーンガウアー《薔薇垣の聖母子》1473 年、油彩、板、 コルマール、サン=マルタン教会堂

たなければならない。ケルン派を評価する美術史学に対して異なった見解を示したとはいえ、ユイスマンスのプリミティフ派絵画論は、19世紀末の美術史言説が含み持つイデオロギーの影響を多少なりとも受けていた。例えば、グリューネヴァルトを「ドイツ精神の体現者」として見ている点である。

「プリミティフ派」はヨーロッパの絵画に対して使用される美術用語であるが、イタリア・プリミティフ派、フランドル・プリミティフ派、ドイツ・プリミティフ派という呼称が示す通り、国名や地域名を冠している。先に挙げた『全流派画人伝』は画家をこのような流派によって分類しており、流派は19世紀においてヨーロッパ絵画の一般的な認識の枠組みを提供していた。とりわ

けルネサンス以前の画家は、年代順に並べると各流派の初期の部 分を占めることになり、その再発見は、ゴシック・リヴァイヴァ ルと同様に、国民の起源をめぐる議論と結びつきやすいテーマと なる。ケルン派の再発見を導いたズルピーツ・ボアスレは、ゲル マン民族の再生という大義名分によってケルン大聖堂の完成事業 を開始させた人物であった。プリミティフ派絵画がそうしたナ ショナリズムの様相を帯びてくるのは、19世紀後半から盛んに 開催されるようになる昔の巨匠の展覧会を通してである。フラン シス・ハスケルが考察しているように4、過去の偉大な巨匠の回 顧展は、愛国心の発揚の場であった。プリミティフ派は有名な巨 匠よりもさらに古い時代の、時には制作者が不確かな絵画の集合 体であり、国の文化的栄光を体現するものとしての役割を与えら れてゆく。1902年、ブリュッへでの「フランドル・プリミティ フ派|展は、愛国的な構想のもとで開催され、ヨーロッパ北方絵 画の存在を知らしめる大回顧展であった。ユイスマンスは同年9 月、ミュニエ神父とともにこの展覧会のためにその地を訪れてい る。

プリミティフ派絵画の再評価を考える場合、19世紀末から20世紀初頭にかけてのナショナリズムは、軽視できない時代の文脈である。ユイスマンスの美術批評もそうした思想的影響から逃れられていない。《イーゼンハイム祭壇画》の風景の描き方に「イタリア的な筆触」を見出したグーツヴィラーの分析に同意せず、ユイスマンスは外国作品の影響は借用するにとどまっていることを指摘する。そして念を押すように、「グリューネヴァルトの風景はまさにドイツ的であり、いくらかの細部までがこのことを証拠立てている。それは多くの人たちに対して、想像力を刺激するため、カルヴァリオの丘の悲劇に激情的な要素を付加するために作り出された風景のように思える」45であり、血の色をした土は画家が仕事をした土地の色であり、作中人物は典型的なゲルマン

人であり、布地の扱い方は彼独自のものであり、あらゆるイタリアからの影響を否定するのである。

ヴィゼヴァはヤニチェクの絵画史からドイツ絵画の特性を次の ように説明している。「ドイツの初期の画家たちに300年のあい だ絵画を制作する力を与えたのは感情であった。絵画の質はあら ゆる点で足りないが、情熱と素朴さが奇妙に混在することによっ て絵画は我々を惹きつけけるものとなる。(…) 感情によって、 画家は全く理想的なヴィジョンや盲人が見るような夢想を描きだ し、造形的美の神秘的な印を刻み込むことができたのである」46。 下線のようにゲルマン民族の絵画を特徴付ける言説には、ラテン 民族の絵画の特徴が対立軸として想定されている。「ほぼすべて のドイツ人は不器用で不明瞭である。だがほとんど皆が空想に満 ちた芸術、そして真のプリミティフ芸術、健全な信仰心と素朴さ のあふれた芸術を我々に見せてくれるのだ」<sup>47</sup>。民族的性質によっ て芸術を語るこのような言説によって、プリミティフ派絵画は国 民精髄の象徴としてみなされるようになる。とりわけ北方の国々 にとって、古典主義的な美の規範から離れれば離れるほど、自分 たちのアイデンティティーが強化されるロジックが成立する48。 プリミティフ派絵画をめぐるこうした視座をユイマンスも共有し ていた。

## 2. 北と南のプリミティフ派

ユイスマンスはプリミティフ派絵画の勢力地図をそれまでの美のヒエラルキーとは異なる視点で描いている。いち早く再発見の進んだイタリア・プリミティフ派について、ユイスマンスが「真のプリミティフ派画家」49と呼んでいるのは、「最後の中世画家フラ・アンジェリコ、その弟子ベノッツォ・ゴッツォリ (…)、さらに彼らの先達である、(…) チマブーエ、(…) ジョット、オルカーニャ、シモーネ・マルティーニ、タッデオ・ガッディ」に限

られており、13世紀後半から14世紀の画家が中心である。「彼 らを別として、偉大な画家たちの巧妙なごまかしがなんと多いこ とか。彼らはずる賢く宗教的な趣を装い、それに似せるのだしと 述べて、イタリア・プリミティフ派そのものをあまり評価しない。 ルネサンスを予告する15世紀後半のイタリア絵画に関しては、 厳しい判断が下される。ルーヴル美術館でイタリア・プリミティ フ派として展示されていた宗教画〔図5〕は、1481年の制作と伝 えられているが、それが放っているのは「甘美な発現、哀愁の支 配、狡猾な冒涜、いかがわしい祈り」50である。ユイスマンスは その作品のなかに「中世の厳格な汚れのない自さから、ルネサン スによる赤褐色の曲がりくねった退廃がすでに生じている [51] こ とを読み取る。ラファエロにいたっては、「感情のない凡庸な作 品 |52 しか生み出さないのである。さらに 19 世紀イギリスのラ ファエロ前派が再発見したボッティチェリは「詐術にたけた」ル ネサンスの画家であり、「その異教ほど神から遠く離れたものは ない」53として切り捨てられる。なぜなら、「ルネサンスの異教は 官能のウィルスで宗教絵画を汚染し、カトリックの信仰とともに、 芸術という形での表現方法をも汚してしまった |54 からである。

ユイスマンスにとって、ルネサンス時代のイタリアは「あらゆる享楽の温床であり、あらゆる犯罪のため池」<sup>55</sup>であった。1903年の旅行でフランクフルトのシュテーデル・コレクションを訪れた時の旅行ノートは『三人のプリミティフ派画家』に収録されているが、ここで取り上げられる二枚のうちの一枚が、制作者不詳の「15世紀フィレンツェ派の若いむすめ」の肖像画〔図 6〕である。デューラー説が指摘されていたこの絵について、ユイスマンスは「ボッティチェリ、フィリッポ・リッピ、ギルランダイヨ、ペルジーノ」といった画家たちと同時代のものと推定している。それは「真に神秘的な芸術が死に絶えてしまった後の、(…)キリスト教の霊感を異教の肉体の概念と取り代えてしまった」<sup>56</sup>ル



図5 フランチェスコ・マルミッタ《聖ベネディクトと聖カンタンのあいだ の聖母子》1500-1505 年、ルーヴル美術館(19 世紀末には制作者がフ ランチェスコ・ビアンチと考えられていた。)

ネサンス期に描かれたものであり、もはやプリミティフ派とは言えないのである。つまり、信仰に捧げられていない、ルネサンスという魂の退廃に浸食された絵画はプリミティフ派の枠組みから排除の対象になる。そうした汚染から例外的に逃れることができた唯一の15世紀の画家が、「魂を神で浸された画家、自分自身の内面を見つめる画家」<sup>57</sup>、フラ・アンジェリコである。ルーヴル美術館の《聖母戴冠》〔図7〕は「どんな絵画作品をも凌駕し、絵筆の神秘家が達したことのない領域にある」<sup>58</sup>傑作である。

このような南のプリミティフに対して、北のプリミティフが対



図 6 バルトロメオ・ヴェネト《フローラの女性(高級娼婦)》1520年頃、 テンペラと油彩、板、フランクフルト、シュテーデル美術館

置される。ドイツ・プリミティフ派に関して、ユイスマンスはグリューネヴァルトを称えたが、それ以外の画家については考察をあまり深めていない。ケルン美術館のプリミティフ派を考察するうちに、「ケルン派が神秘的な感情を身につけたのは、フランドル派の影響を受けた後に過ぎないという結論を得た」59と述べているように、北方のプリミティフを代表するのはフランドル派に他ならない。作家は『大聖堂』のなかでデュルタルに「フランドルのプリミティフ派こそ世界で最も偉大な画家たちだ」60とつぶやかせている。

ボッティチェリによる異教のヴィーナスの対極にあるのが、ベルリン絵画館にあるロヒール・ファン・デル・ウェイデンによる《ブラデリン祭壇画》〔図8〕である。ユイスマンスはフランドル・プリミティフ派のなかでもこの絵をとりわけ評価し、「キリスト教降誕図の最高傑作」であると称えている。ファン・エイクやメムリンクのような豪華な装飾性を排し、抑えた色彩を使用してい



図 7 フラ・アンジェリコ《聖母戴冠》1430-1432 年、テンペラ、板、ルーヴル美術館

るにもかかわらず、「澄んだ明るい彩色による傑作」<sup>61</sup>を創出していること。しかも「聖母がかつてこれほど超地上的に、しかもこれほど生き生きと描かれたことはなく」、「ファン・エイクも(…)メムリンクも(…)これほど繊細な高貴さをたたえた女性のフォルムにも、これほど愛によって神聖化される女性の純潔にも到達

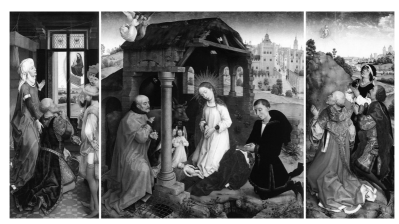


図 8 ロヒール・ファン・デル・ウェイデン《ブラデリン祭壇画》1450年頃、 油彩、板、ベルリン絵画館

することはできなかった」として、当時、二人の巨匠の名声の陰に隠れていたロヒールを優れた画家として称えている。祭壇画の3つ画面では人物たちがそれぞれ祈りのポーズをとっており、「絵画においてありうべき最も清らかな彩色の祈念を生み出している」ところに、ユイスマンスは、フラ・アンジェリコの《聖母戴冠》に並ぶ、北方の神秘主義芸術の真髄を見出すのである。フラ・アンジェリコはその名が示す通り天使のような修道士であり、19世紀前半にはいち早くその神秘性への評価が高まった画家である。ユイスマンスはロヒールをフラ・アンジェリコと同格のあるいはそれ以上の画家と見なすことによって、フランドル・プリミティフ派の優位を主張しようとしている。

さらにユイスマンスがフランドル・プリミティフ派で「キリスト降架図の最大傑作」とするのが、アントウェルペン王立美術館にあるクエンティン・マサイスの《キリストの死の哀悼》〔図9〕である。マサイスの描く聖母は、「〔フランドル・プリミティフ派に見られる聖母よりも〕気丈で毅然としており、理性を保ち、今

にも死にそうな状態だが意識を失うことなく、さらなる苦しみを味わっている」のであり、「"悲しみの聖母"がこれほど人間的に、また大げさな演出もなしに、これほど悲劇的に描かれたことはかってなかった」<sup>63</sup>と言う。ユイスマンスはマサイスにそれまでの画家に勝る自然主義と写実主義の傾向を見ており、「ロヒールやメムリンクよりも重苦しく、野卑であり、その言語は洗練されていないが、より強烈なものを持っている「<sup>64</sup>と評している。

ロヒールの清らかな祈念画と、マサイスの抑制された苦しみの レアリスム、ユイスマンスはこれらの絵画のなかにフランドル・ プリミティフ派が達成しえた宗教的神秘を読み取る。「作品制作 や芸術の観点からというより、信仰心の観点から、魂の観点から」<sup>65</sup>、フランドル派をプリミティフ絵画の最高位に位置付ける のである。ユイスマンスはこのように美術史家とは異なる視点か らプリミティフ絵画を評価するが、イタリアのヘゲモニーに対抗 する北方絵画の再評価という美術史学の流れのなかにいたことが 確認できる。彼が訪れた1902年のフランドル・プリミティフ派



図9 クエンティン・マサイス《聖ヨハネ祭壇画 (キリストの死の哀悼)》 1507-1508 年、油彩、板、アントウェルペン王立美術館

展は、敬虔な信仰心に基づく宗教性と、自然観察に基づくレアリスムを本質とするフランドル絵画を描き出し、ひとつの自律した絵画領域を主張するものであった。その愛国的な主張のために、イタリア・ルネサンスが否定的に解釈され、展覧会ではその影響が及んでいるとされた作品は排除されたのである。ユイスマンスはオランダの画家の一族の出身であるが<sup>66</sup>、その出自が当時のフランドル・プリミティフ派絵画の賛歌に作家を向かわせたのかもしれない。

#### おわりに 『三人のプリミティフ派画家』と美術史学における位置

『三人のプリミティフ派画家』の第2章で取り上げられている のは、シュテーデル・コレクションでユイスマンスの目を引いた プリミティフ展示室の二枚の絵画である。それらは南と北の対比 を描き出している。一枚はすでにみたように退廃に染まったイタ リアの娼婦であり、ユイスマンスはその肖像画をプリミティフと はせずルネサンスのものとした。もう一枚は、「聖母子像がこれ ほど親しみのある偉大さで描かれたことしも、「神の母の苦しみ をこれほど苦しげに、これほど繊細に表現した画家はかつていな かった |67 と語られるように、プリミティフ派にふさわしい聖母子 〔図 10〕である。がっしりとたくましい体つきをした若い母親そ のものを描いているフレマールの画家を、ユイスマンスは「最も 厳正なレアリストーであると指摘しながらも、ロヒールの降誕図 と「同じ超自然的偉大さ」を見出している。娼婦のイタリア・ル ネサンス絵画と聖母のフランドル・プリミティフ派絵画、「これ までまったく評価されてこなかった2作品こそは、この美術館の 栄光を成すもの」として紹介されるが、ユイスマンスがその比較 を通して表明しているのは、フランドル・プリミティフ派が達す る宗教的神秘への深い共感である。それは同時に、1902年の展 覧会への賛同という美術史学の文脈にも関わっていた。



図 10 フレマールの巨匠 (ロベール・カンパン) 《聖母子》 1430-1432 年頃、 油彩、板、フランクフルト、シュテーデル美術館

『三人のプリミティフ派画家』は、プリミティフ再評価におけるもうひとつの学問的状況を映し出している。聖母を描いた「フレマールの巨匠」と呼ばれる画家は、その存在が発見されたばかりで、いまだ不明な部分が多く、当時の最新の研究成果をもとに、その画家に関係するロヒール・ファン・デル・ウェイデン、ジャック・ダレ、ロベール・カンパンの名前が挙げられている。ユイスマンスはそれらの名前を手掛かりに、作品を比較しながらこの聖母について論じているが、再発見された絵画の制作者を特定することがいかに難しいかを語っている。だが、制作者をめぐる美術史家の議論についてその学問的根拠に不信を抱かざるをえない場合があった。ユイスマンスが辛辣に批判したのが、1904年の「フランス・プリミティフ派」展である。パリで開催されたこの展覧

会は、1902年のフランドル・プリミティフ派展の成功を受けて、 同じ愛国的な発想によって企画された。フランス・プリミティフ 派として展示された画家はフランドルから来た者も含まれてい た。ユイスマンスに言わせれば、企画者であるアンリ・ブショは 「根拠のない断言によって」、「なんとしてでも"フランス・プリ ミティフ派"なるものをでっち上げようとした」のである。「こ の時期のフランスの芸術家は、フランドル人やイタリア人の弟子 あるいは模倣者」68に過ぎず、ユイスマンスにとってフランス・ プリミティフ派は存在しない。しかし、何の根拠もなく、フレマー ルの巨匠はフランスの地方流派に関連付けられ、フランスの芸術 家の影響を受けた画家として紹介されていたことに彼は不満を漏 らしている。『三人のプリミティフ派画家』では、言うまでもな くフランス派の画家は取り上げられていない。第2章がノートの ままの状態で収録され、1905年にこの著作が出版された理由は ここにあるだろう。1904年の展覧会は1902年展に次ぐ美術史上 意義のある展覧会となり、フランス国内は自国のプリミティフ派 絵画再発見の熱狂に包まれた。それに対する数少ない批判として、 作家はこの著作をやや急ぎ足で世に問うたのである。ユイスマン スが否定したフランス・プリミティフ派をめぐる問題については、 稿を改めて考察することにしたい。

#### 【注】

- 1 デュルタル 4 部作は次のように構成される。『彼方』 (1891 年)、『出発』 (1895 年)、『大聖堂』 (1898 年)、『献身者』 (1903 年)
- 2 『三人のプリミティフ画家』のテクスト生成研究については、次の論文 および文献を参照。(Pierre Brunel et André Guyaux, « Deux carnets inédits de Huysmans. Contribution à une étude de la genèse de *Trois Primitifs* », *Revue d'Histoire Littéraire de la France*, septembre-octobre, 1980, 80° année, n° 5, pp. 777-785; Joris-Karl Huysmans, *Les Grünewald du Musée de Colmar: des primitifs au retable d'Issenheim*.

- édition critique par P. Brunel, A. Guyaux et C. Heck, Paris, Hermann, 1988.)
- 3 クリスチャン・エック「グリューネヴァルトとユイスマンス、再発見と神話のはざまで」吉田映子訳、『西洋美術研究』17号、三元社、2013年、172頁。この論文は以下の論文の一部を抜き出したものである。 (Christian Heck, « Grünewald et le culte des primitifs septentrionaux chez Huysmans », *Huysmans : une esthétique de la décadence*, dir. A. Guyaux, C. Heck et R. Kopp, Paris, Champion, 1987, pp. 271-284.)
- 4 エック、前掲論文、174頁。
- 5 非西洋圏(アフリカやオセアニア)の美術工芸品は「原始美術 (art primitif)」と呼ばれていたが、蔑称であるため、「原初美術 (art premier)」という呼称が用いられるようになった。
- 6 Dictionnaire historique de la langue française, sous la direction de Alain Rey, Paris, Dictionnaires le Robert, nouvelle édition, 1995, t. II, p. 1632.
- 7 プリミティフ派絵画の再発見の歩みについては、次の論文を参照。 (François-René Martin, «Les primitifs français au XIX<sup>e</sup> siècle: de l'érudition dispersée aux synthèses conflictuelles », *Primitifs français:* découvertes et redécouvertes, sous la direction de Dominique Thiébaut, Paris, Réunion des musées nationaux, 2004, pp. 47-57.)
- 8 正しい名前は「マティス・ニートハルト・ゴートハルト」である。
- 9 Joachim von Sandrart, Die Teutsche Academie der Edlen Bau- Bildund Mahlerey-Künste, 1675. (エック、前掲論文、170-171 頁。) ザント ラルトの著作は、16 世紀ヴァザーリのイタリア芸術家列伝、17 世紀マ ンデルのネーデルラント芸術家列伝に並ぶ、ドイツの芸術家列伝と言 えるだろう。
- 10 1853 年、コルマールにウンターリンデン美術館が創設され、祭壇画は そこに収められる。また、グリューネヴァルト評価史については次の 文献を参照した。(François-René Martin, «L'invention d'une œuvre: recherches sur la redécouverte française de Grünewald», Regards contemporains sur Grünewald, sous la direction de Sylvie Lecoq-Ramond, assistée de Frédérique Gœrig, Paris, Adam Biro; Colmar, musée d'Unterlinden, 1995, pp. 13-54.)
- 11 Franz-Christian Lersé, «Description des tableaux et statues de l'ancienne église des Antonites d'Issenheim dans la Haute-Alsace », in Charles Goutzwiller, Le Musée de Colmar. Martin Schongauer et son

école. Notes sur l'art ancient en Alsace et sur les œuvres d'artistes alsaciens modernes, Colmar, Barth, Paris, Sandoz et Fischbacher, 1875, 2° éd., p. 143. このレルゼの仏語テクストは 1789 年に翻訳されたものである。レルゼは祭壇画のデッサンを作成したようだが、現存していない。革命後に作成された宗教施設の美術品目録(1794 年)のなかで、《イーゼンハイム祭壇画》はデューラーの作として報告されていた。(Sylvie Ramond, « Grünewald dans l'art français du XIXe siècle : réception et immunité culturelle », De Grünewald à Menzel : l'image de l'art allemand en France au XIXe siècle, Paris, Maison des sciences de l'homme, 2003, pp. 39-56.)

- 12 B[urckhardt], « Mitteilungen aus Basel », Stuttgarter Kunstblatt, n° 36, mai 1844.
- 13 J. Burckhardt, in F.T. Kugler, Handbuch der Geschichte der Malerei, Berlin, 1874, cité par Pierre Vaisse, Piero Bianconi, Tout l'œuvre peint de Grünewald, Paris, Flammarion, 1974, p. 12.
- 14 グリューネヴァルトに関する最初のモノグラフが結実するには 20 世紀 初頭まで待たなければならない。(Heinrich Alfred Schmid, *Die Gemälde und Zeichnungen von Matthias Grünewald*, Strassburg, 1911.)
- 15 Goutzwiller, Le Musée de Colmar, op. cit., p. 72.
- 16 *Ibid.*, p. 77.
- 17 Auguste Demmin, « Matthieu Grünewald », in Charles Blanc, Histoire des peintres de toutes les écoles. École allemande, Paris, Librairie Renouard, 1875, p. 2.
- 18 L. Clément de Ris, « Musée de Colmar », Gazette des beaux-arts, 1876, 2º pér., t. XIII, pp. 643-656 ; Charles Goutzwiller, « Le Retable des Antonites d'Issenheim au musée de Colmar. Guido Guersi, le moine artiste », L'Art, Paris, J. Rouam, 15 avril 1886, n° 586, pp. 181-188.
- 19 Emile Verharen, « En voyage. Les gothiques allemands », *L'Art mo-derne*, Bruxelles, 15 août 1886, p. 258.
- 20 Emile Verharen, « Le peintre Matthias Grünewald, d'Aschaffenburg », La Société nouvelle, Bruxelles, décembre 1894, p. 662.
- 21 Gustave Vanwelkenhuysen, « J.-K. Huysmans et Emile Verharen. Lettres inédites », *Bulletin de la Société J.-K. Huysmans*, n° 39, 1960, pp. 107-108, 111; Heck, « Grünewald et le culte des primitifs septentrionaux chez Huysmans », art. cit., pp. 272-275.
- 22 Verharen, « Le peintre Matthias Grünewald, d'Aschaffenburg », art.

- cit., p. 667.
- 23 ヴィゼヴァが初めてグリューネヴァルトの名前に言及するのは、その 2 か月前 (1890 年 1 月) に発表した『ガゼット・デ・ボザール』の記事だが、そこでは簡単に触れるだけである。
- 24 Théodore de Wyzewa, « Le mouvement des arts en Allemagne et en Angleterre », *Gazette des beaux-arts*, 1890, 3° pér., t. III, pp. 266-267.
- 25 *Ibid.*, p. 267. 次に続く引用も同じページから。
- 26 François-René Martin, « L'invention d'une œuvre », art. cit., p. 27.
- 27 ユイスマンスは 1887 年 『独立評論』でヴィゼヴァと同じ号に文章を執 筆しているので、この美術批評家を知らないはずはない。しかも『三 人のプリミティフ派画家』(1908 年版)では第 2 章のフレマールの巨匠 に関する部分では、ヴィゼヴァの説を引用している。
- 28 Louis Réau, Mathias Grünewald et le Retable de Colmar, Nancy-Paris-Strasbourg, Berger-Levrault, 1920, p. XXVII.
- 29 Théodore de Wyzewa, « Les peintres primitifs de l'Allemagne », *Revue des deux mondes*, 3<sup>e</sup> période, t. 92, 1889, pp. 865 et 870-871.
- 30 Ibid., p. 873.
- 31 Wyzewa, « Le mouvement des arts », art. cit., p. 276. ショーンガウアーの《キリストの受難》は 16 の場面で受難物語を描いた《ドミニコ会祭壇画》のことである。
- 32 ロバート・バルディック『ユイスマンス伝』 岡谷公二訳、学習研究社、 1996 年、184-188 頁。
- 33 J.-K. Huysmans, Lettres inédits à Jules Destrée, avant-propos d'Albert Guislain, introduction et notes de Gustave Vanwelkenhuyzen, Genève, Droz, 1967, p. 166.
- 34 Joris-Karl Huysmans, *Là-bas* (1891), Paris, P.-V. Stock, 1896, pp. 13-14.
- 35 Joris-Karl Huysmans, La cathédrale, Paris, P.-V. Stock, 1898, p. 365.
- 36 *Ibid.*, p.361.
- 37 *Ibid.*, p.363. この引用の直前でロッホナーの作品について「過度に凝った仕上げの(à petites léchés)」と表現されているが、これはユイスマンスが嫌悪する絵画の特徴として指摘されている。(Alain Buisine, *Huysmans à fleur de peau : le goût des primitifs*, Arras, Artois Presses Université, 2004, pp. 69-72.)
- 38 Huysmans, La cathédrale, op. cit., pp. 364-365.
- 39 この論文の初出は1904年の以下の雑誌である。(Le Mois littéraire et pittoresque, mars 1904, n° 63, pp. 283-300.)

- 40 Joris-Karl Huysmans, *Trois Primitifs*, Paris, Librairie Léon Vanier, 1905, pp. 40-41.
- 41 Ibid., p. 47.
- 42 Huysmans, Là-bas, op. cit., pp. 8-9.
- 43 Huysmans, Trois Primitifs, op. cit., p. 50.
- 44 Francis Haskell, *The Ephemeral Museum, old Masters Painting and the Rise of the Art Exhibition*, New Haven / London, Yale University Press. 2000.
- 45 Huysmans, *Trois Primitifs*, *op. cit.*, p. 43. ただしグーツヴィラーがイタ リア的要素を強調する理由として、普仏戦争後のフランスに広まった 反ゲルマンの思想的文脈がある。
- 46 Wyzewa, « Les Peintres primitifs de l'Allemagne », p. 859. 下線は執筆者による
- 47 Ibid., p. 872.
- 48 19世紀後半の美術史言説に関する考察は近年盛んに行われているが、 代表的な文献を挙げておく。(*Histoire de l'histoire de l'art en France au XIX<sup>e</sup> siècle*, études réunies et publiées par Roland Recht, avec le concours du Collège de France, Paris, la Documentation Française, 2008.)
- 49 Huysmans, La cathédrale, op. cit., p. 367.
- 50 J.-K. Huysmans, « Bianchi », Certains, Paris, Tresse & Stock, 1889, p. 220.
- 51 *Ibid.*, p. 227.
- 52 Ibid., p. 220.
- 53 Huysmans, La cathédrale, op. cit., p. 368.
- 54 J.-K. Huysmans, « Préface », in Jacques-Camille Broussolle, *La jeunesse du Pérugin et les origines de l'école ombrienne*, Paris, H. Oudin, 1901, p. IV. ユイスマンスはルーヴルに所蔵されているペルジーノの宗教画について、そこで対面するのは聖母や聖人ではなく、アポロンやアフロディーテであると指摘している。またペルジーノの弟子である「醜悪」なラファエロを、サン=シュルピス界隈の宗教用品店の「耐え難い愚かさ」に結び付けている。(*Ibid*, p. VII.)
- 55 Huysmans, Trois Primitifs, op. cit., p. 76.
- 56 *Ibid*, p. 77.
- 57 Huysmans, La cathédrale, op. cit., p. 184.
- 58 *Ibid*, p. 183.

- 59 Ibid, p. 364.
- 60 Ibid, p. 372.
- 61 Ibid, pp. 369-371.
- 62 ヌヴィル・ローレ『フラ・アンジェリコ―天使が描いた「光の絵画」』 森田義之監修、遠藤ゆかり訳、創元社、「知の再発見」双書、2013 年、 110-112 頁。フランスにおけるイタリア・プリミティフ派の受容が本格 的に始まるのは 1830 年代に入ってからである。(Foucart Bruno, *Le Renouveau de la peinture religieuse en France (1800-1860)*, Paris, Arthéna, 1987, pp. 25-42.)
- 63 J.-K. Huysmans, « Le Quentin Metsys d'Anvers », *De tout*, Paris, Stock, 1902, p. 230.
- 64 Ibid., p. 234.
- 65 Huysmans, Trois Primitifs, op. cit., p. 93.
- 66 バルディック、前掲書、13-14頁。
- 67 Huysmans, *Trois Primitifs*, *op. cit.*, pp. 94, 96 et 97. ユイスマンスは『大聖堂』のなかですでに「フランス・プリミティフ派」に対する疑問を呈しており、ディジョンで活動した芸術家がすべてフランドルから来ていることを指摘している。(Huysmans, *La cathédrale*, *op. cit.*, p. 88.)
- 68 Huysmans, Trois Primitifs, op. cit., p. 89.